
Estudio sobre el Templo

17 de Tamuz 5785



2

17 de Tamuz

1 Moshe rompió las tablas
2 Se interrumpió el servicio de ofrendas 

en el Templo
– Durante el sitio Babilonio

3 Apostomus quemó una Torá
– General romano o griego...

4 Se colocó un ídolo en el Heijal (parte interior del Templo)
– Apostomus o el rey Menashe

5 Penetraron la muralla de Ierushaláim
– En la época romana
– El Talmud Ierushalmi dice que también en la época babilonia



3

Estudiar sobre el Templo

● “Toda generación en la cual no se 
construye el Templo, es como si se 
hubiera destruido”
– Recuerdo
– Rebe: La Mitzvá de construir el Templo es un precepto eterno. 

El estudio sobre el Templo tiene la misma categoría que la 
Mitzvá de construcción 



4

¿Para qué sirve el Templo?

● Ofrendas (Rambam)
● Presencia de Di-s (Ramban)
● ¿Por qué un único lugar físico?

– El Mishkán se movía por el desierto, estuvo instalado en 
diferentes lugares (Shilo, Nov, Givón)

– Hubo una época en que se podían tener bamot (plataformas 
personales para sacrificios)

– ¡La presencia de Di-s puede estar en todos lados! “En todo 
lugar donde menciones Mi nombre...”



5

Tefila (rezo)

● Nuestros sabios decretaron rezar 
en reemplazo de las ofrendas
– Se puede rezar “en cualquier lugar” 

(En primera instancia, en una sinagoga… , no en un valle etc.)
– Se debe rezar orientado hacia el Templo

● ¿Por qué vincular al rezo con un lugar físico?



6

Paradoja de la piedra

● ¿Puede un ser omnipotente crear 
una piedra que no pueda levantar?
– Algunos filósofos ateos usan esto como prueba de la no 

existencia de Di-s.
– Algunos responden que por cuanto se define a Di-s como 

omnipotente, la frase “no puede levantar” no tiene sentido y la 
paradoja es solo una tontería (como preguntar si Di-s puede 
hacer un cuadrado circular o un triángulo cuyos ángulos 
interiores sumen más de 180º).

– Otros responden que Di-s está limitado a las leyes de la lógica...



7

Mística judía: la respuesta

● Di-s es la plenitud absoluta
– No está limitado a ser infinito ni a ser finito.
– No está limitado al espacio ni a trascender el espacio. Así 

como Di-s no puede ser “tomado” por las limitaciones del 
espacio, de la misma manera no puede ser “tomado” por las 
limitaciones de trascender el espacio.

– Cualquier definición que demos, limita…
– En otras palabras: Di-s crea las leyes de la lógica pero Él no 

está limitado a ellas...



8

El Templo: la esencia

● Solamente donde se une el espacio 
y lo que trasciende el espacio, 
está la esencia de Di-s
– En el Kodesh HaKodashím (Santo sanctorum) se conjugaban 

estos dos asuntos contradictorios:
● El arca medía 2 ½ x 1 ½ x 1 ½ amot
● El espacio donde estaba el arca medía 20 x 20 amot.
● Al medir desde cada costado del arca hasta la pared había 10 amot.

● Lo más elevado se expresa en lo más bajo
– La esencia de Di-s se revela en el Templo



9

Respuestas

● ¿Por qué un lugar físico para la Tefilá (rezo)?
– El asunto del rezo es vincularse a un nivel de Di-s que trasciende 

cualquier limitación. 
– Generar una nueva voluntad en Di-s de “curar al enfermo”, “bendecir 

al año” y así sucesivamente.
● ¿Por qué un lugar físico para las ofrendas?

– Solamente las ofrendas en el Templo llegaban hasta el “Ein Sof” 
(infinito)

– Las ofrendas en los otros lugares (Mishkán, bamot) no eran tan 
elevadas

– Las ofrendas tienen un poder superior al rezo



10

Mishkán vs. Templo

● Lugar
– El Mishkán se trasladaba a diferentes lugares
– El Templo estaba en un solo lugar que Di-s eligió

● Composición
– El Mishkán era de vegetales y animales (solamente las bases 

eran de metal)
– El Templo era principalmente de piedra



11

Cada uno de nosotros

● “Hagan un Templo para Mí y moraré 
dentro de ellos”
– Un Templo (singular)
– Dentro de ellos (plural)

● “Dentro de cada uno de ellos”
– A través de que cada uno hace de sí mismo y de los asuntos de su vida un 

Templo, Di-s reside allí
– Incluso más profundo que en el Templo

● El Templo estaba en Eretz Israel
● Cada uno está en su lugar y hace de sus cosas un Templo

– “Todas tus acciones deben ser en aras del cielo”
– “En todos tus caminos conóceLo”


	Slide 1
	Slide 2
	Slide 3
	Slide 4
	Slide 5
	Slide 6
	Slide 7
	Slide 8
	Slide 9
	Slide 10
	Slide 11

